EDUCATIONAL YIELD
INSIGHTS & BREAKTHROUGHS

~EYIB

MOVAROUNNAHRDA ISLOM MADANIYATINING
SHAKLLANISHI VA RIVOJLANISH BOSQICHLARI

Qarshi davlat universiteti

milliy g’oya va ma naviyat asoslari
kafedrasi tarix fanlar nomzodi professor
Ushbu magolada Movarounnahr hududida islom madaniyatining shakllanishi,
rivojlanish bosqichlari va uning jamiyat taraqqiyotiga ko‘rsatgan ta’siri ilmiy
nuqtayi nazardan tahlil gilinadi. Tadgiqotda islom dini Kirib kelgan dastlabki
davrlar, arab xalifaligi davrida yuz bergan madaniy o‘zgarishlar, shuningdek, IX—
XII asrlarda Movarounnahrda yuzaga kelgan ilm-fan, adabiyot, falsafa va san’at
sohalaridagi yuksalishlar tarixiy manbalar asosida yoritilgan. Shuningdek,
magqolada islomiy qadriyatlarning mahalliy an’analar bilan uyg‘unlashuvi
jarayoni, bu uyg‘unlikning mintaqaviy sivilizatsiya taraqqiyotiga ta’siri ham
chuqur tahlil gilingan. Tadgigotning ilmiy yangiligi shundan iboratki, unda islom
madaniyatining Movarounnahr sharoitida o‘ziga xos shakllanish jarayoni
kompleks tarzda — diniy, falsafiy va ijtimoiy jihatlar bilan birgalikda ko‘rib
chigilgan.
Kalit so‘zlar: | Movarounnahr, islom madaniyati, sivilizatsiya, arab xalifaligi, ilm-fan,
tasavvuf, qadriyat, uyg‘unlik, ma’naviyat, tarixiy taraqqiyot.

Kodirova Mamlakat
Muminovna

©
=
)

)

©

-

o

=

=

<

Krish

Islom madaniyati jahon sivilizatsiyasi tarixida chuqur iz goldirgan eng vyirik
ma’naviy hodisalardan biridir. Aynigsa, Markaziy Osiyo, xususan Movarounnahr
mintaqasi bu madaniyatning shakllanishi va rivojida alohida o‘rin tutadi.
Movarounnahr nomi bilan mashhur bo‘lgan bu hudud (ya’ni, Amudaryo va Sirdaryo
oralig‘idagi yerlar) qadimdan madaniy, iqtisodiy va ilmiy markaz sifatida tanilgan
bo‘lib, VIII asrda islom dini kirib kelganidan so‘ng yangi bir davr — islom
sivilizatsiyasining yuksalish bosqgichi boshlandi. Bu davrda diniy bilimlar bilan bir
gatorda dunyoviy fanlar ham yuksalib, musulmon olamining markazlaridan biri
sifatida Buxoro, Samargand, Marv, Termiz, Xorazm kabi shaharlar shakllandi.
Movarounnahrda islom madaniyatining shakllanish jarayoni murakkab tarixiy omillar
bilan bog‘liq bo‘lib, dastlabki bosqichda arab xalifaligi siyosiy hukmronligi ta’sirida
kechgan bo‘lsa-da, keyinchalik mintaganing o‘ziga xos ilmiy, madaniy va ma’naviy
mubhitini yaratgan mahalliy allomalar va ulamolar faoliyati natijasida mustaqil
taraqqiyot yo‘liga o‘tgan. Islom dini nafaqat e’tiqodiy, balki falsafiy, axloqiy, ma’rifiy
va ijtimoiy sohalarda ham chuqur ta’sir ko‘rsatgan. Aynigsa, IX—XII asrlarda Buxoro
va Samargand shaharlarida madrasalar, kutubxonalar, ilmiy markazlar faoliyat

58 https://eyib.uz



Volume?7| SENTYABR 2025 ISSN: 3060-4648

yuritgan, Al-Xorazmiy, Forobiy, Beruniy, Ibn Sino, Imom al-Buxoriy, Imom Termiziy
kabi allomalar insoniyat sivilizatsiyasiga beqiyos hissa qo‘shganlar.

Movarounnahrda islom madaniyatining shakllanishi nafagat diniy, balki siyosiy
va ijtimoiy jarayonlar bilan ham uzviy bog‘liq bo‘lgan. Dastlabki davrlarda arab
xalifaligining ta’siri ostida diniy institutlar shakllana boshlagan bo‘lsa, keyinchalik
mahalliy sulolalar — Somoniylar, Qoraxoniylar, G‘aznaviylar davrida milliy-madaniy
yuksalish jarayonlari kuchaydi. Bu davrda islom dini mintaganing turmush tarziga,
san’atiga, me’morchiligiga, axloqiy gadriyatlariga singib ketgan. Aynigsa, tasavvuf
ta’limotining keng yoyilishi natijasida islom madaniyati nafagat tashqi, balki ichki —
ma’naviy poklanish, inson kamoloti masalalarida ham muhim o‘rin egalladi. Ushbu
magolada Movarounnahrda islom madaniyatining shakllanish bosgichlari tarixiy
manbalar, islomshunoslik va madaniyatshunoslik yondashuvlari asosida tahlil gilinadi.
Tadgigotning magsadi — islom madaniyatining Movarounnahr sharoitida ganday
omillar asosida shakllangani, u ganday bosqichlardan o‘tib rivojlangani va bu
jarayonning mintagaviy sivilizatsiya taraqqiyotiga ko‘rsatgan ta’sirini aniqlashdan
iborat. Maqolada tarixiy va qiyosiy metodlardan foydalanilgan bo‘lib, manbaviy tahlil
asosida islom madaniyatining rivojlanish bosgichlari ilmiy jihatdan tasnif gilinadi.
Tadgigotning nazariy asosini Movarounnahr sivilizatsiyasi tarixi, musulmon Sharq
falsafasi va tasavvufiy meros tashkil etadi. Natijada Movarounnahrda shakllangan
islom madaniyati — Sharqg sivilizatsiyasining ajralmas tarkibiy qismi sifatida
baholanadi.

Metodologiya

Mazkur tadgigotning metodologik asosi tarixiy-madaniy tahlil, qiyosiy
yondashuv, manbashunoslik va tizimli tahlil metodlariga tayangan holda ishlab
chigilgan. Movarounnahrda islom madaniyatining shakllanishi ko‘p qirrali tarixiy
jarayon bo‘lgani uchun uni tadqiq etishda fagat diniy yoki siyosiy nuqgtayi nazardan
emas, balki kompleks yondashuv zarur deb topildi. Shu bois tadgiqot davomida tarix,
falsafa, dinshunoslik, madaniyatshunoslik, sotsiologiya va arxeologiya kabi fanlarning
yutuglaridan ham foydalanildi. Tadgigot jarayonida dastlab Movarounnahr
atamasining geografik, tarixiy va siyosiy mazmuni aniglanib, bu hududda islom dini
tarqalgan davrlar xronologik tartibda o‘rganildi. Shuningdek, VIII asrda arab xalifaligi
hukmronligi davrida yuzaga kelgan diniy-siyosiy o‘zgarishlar, mahalliy aholining
islom dini va madaniyatiga nisbatan munosabati tarixiy manbalar asosida tahlil gilindi.
Metodologik yondashuvlarning markazida manbashunoslik tahlili turadi. Ushbu
tahlilda Imom al-Buxoriy, Imom Termiziy, Narshaxiy, Al-Xorazmiy, Beruniy, Ibn
Sino, Forobiy, Yusuf Xos Hojib, Ahmad Yassaviy kabi allomalarning asarlari,
shuningdek, “Tarixi Bayhaqiy”, “Tarixi Tabariy”, “Hudud al-‘Alam” kabi tarixiy
manbalar asosiy ilmiy asos sifatida o‘rganildi. Bu manbalar orqali Movarounnahrda
diniy ilm-fan, tafsir, hadis, figh, falsafa va tasavvuf maktablarining shakllanish
jarayoni bosgichma-bosgich tahlil gilindi. Shuningdek, zamonaviy tarixshunoslar —
A. N. Bernshtam, V. V. Barthold, A. Aripov, A. Saidov, H. Hasanov, I. Yusupov, Sh.
Kamoliddinov va boshqgalarning asarlari yordamida Movarounnahrdagi islom
madaniyati taragqgiyotining ijtimoiy-siyosiy konteksti aniglab berildi.

Tadgiqotda tarixiy-giyosiy metod ham qo‘llanilib, Movarounnahrdagi islomiy
madaniyat rivoji boshga musulmon mintagalari — Bag‘dod, Kufa, Basra, Damashq va

| 59 https://eyib.uz



Volume?7| SENTYABR 2025 ISSN: 3060-4648

Qohira markazlarida kechgan jarayonlar bilan solishtirildi. Bunday qiyosiy tahlil
mintagaviy xususiyatlarni aniglash, Movarounnahrda islomning o°‘ziga xos shaklda
rivoj topganini ilmiy asoslash imkonini berdi. Shu bilan birga, sivilizatsion yondashuv
orgali islom madaniyatining mintagaviy taraqgiyoti sivilizatsiya omili sifatida
baholandi — ya’ni, u siyosiy hokimiyatdan mustagqil tarzda, mahalliy madaniyat, urf-
odat va ilmiy mubhit bilan uyg‘unlashgan holda shakllangani isbotlandi. Metodologik
jihatdan yana bir muhim yo‘nalish — madaniyatshunoslik va falsafiy tahlil usuli
bo‘lib, uning yordamida islom madaniyatining asosiy tarkibiy qismlari — ilm,
ma’naviyat, axloq, me’morchilik, tasavvuf va adabiyot o‘zaro bog‘liglikda o‘rganildi.
Shu tariqa, tadqiqgot faqat tarixiy faktlarni gayd etish bilan cheklanmay, balki ularning
ichki ma’naviy va falsafiy mazmunini ochishga qaratildi. Shuningdek, struktural
tahlil yondashuvi yordamida islom madaniyatining shakllanish bosqichlari (ya’ni,
kirib kelish davri, uyg‘unlashuv davri va mustaqil rivoj davri) konseptual jihatdan
ajratib chiqildi. Tadgiqotning ilmiy ishonchliligi manbalar xilma-xilligi va ularni tahlil
qilishda qo‘llanilgan ko‘p qirrali metodik yondashuvlar bilan ta’minlandi. Maqolada
zamonaviy islomshunoslik tadgiqotlari, O‘zbekiston Respublikasi Fanlar akademiyasi,
Islom sivilizatsiyasi markazi, Toshkent islom instituti va xalgaro ilmiy nashrlar
ma’lumotlari ham qiyosiy manba sifatida qo‘llanildi. Shu tariga, metodologiya har
jihatdan kompleks, ko‘p manbali va tarixiy asoslangan yondashuvga tayanib,
Movarounnahrda islom madaniyatining shakllanishi va rivojlanish bosqgichlarini ilmiy
jihatdan tizimli tahlil gilishga imkon berdi.

Natijalar va Munozara

Movarounnahrda islom madaniyatining shakllanishi uzoq tarixiy jarayonni o‘z
ichiga oladi. Tadqiqot natijalari shuni ko‘rsatadiki, bu jarayonni shartli ravishda uch
bosqgichga ajratish mumkin: birinchi bosgich — islomning kirib kelishi va dastlabki
uyg‘unlashuv davri (VIII-IX asrlar); ikkinchi bosgich — madaniy yuksalish va
ilm-fan taraqqiyoti davri (IX-XI1 asrlar); uchinchi bosgich — mustaqil madaniy
an’analar shakllangan davr (XIII-XV asrlar). Har bir bosgichda diniy, falsafiy,
ilmiy va ijtimoiy o‘zgarishlar o‘zaro uzviy bog‘liq holda kechgan. Birinchi bosqich
— islomning Kkirib Kelishi va dastlabki uyg‘unlashuv davri. VIII asrda arab
xalifaligi qo‘shinlari Movarounnahr hududiga kirib kelishi bilan bu mintaqa yangi
diniy-madaniy muhitga yuz tutdi. Dastlab, mahalliy aholining qadimgi e’tiqodlari
(zardushtiylik, buddaviylik, moniylik va mahalliy turkiy an’analar) bilan islom dini
o‘rtasida muayyan ziddiyatlar yuzaga keldi. Biroq vaqt o‘tishi bilan islom ta’limoti
o‘zining ijtimoiy adolat, axloqiy poklik, ilmga hurmat kabi gadriyatlari orqgali xalq
ongiga kirib bordi. Shu davrda Movarounnahrda islom dini fagat siyosiy kuch sifatida
emas, balki madaniy birlashtiruvchi omil sifatida shakllana boshladi. Arab tili diniy
ilm-fan va davlat boshgaruvining asosiy vositasiga aylandi, shu bilan birga mahalliy
tillar, xususan fors va turkiy tillar islomiy adabiyotlar orqali yangi ma’nolar bilan
boyidi. Islom dini mahalliy an’analar bilan uyg‘unlashib, natijada o‘ziga xos
“Movarounnahr islomiy modeli” shakllandi.

Ikkinchi bosgich — madaniy yuksalish va ilm-fan taraqqiyoti davri. IX-XII
asrlar Movarounnahrda islom madaniyatining eng yuksak davri hisoblanadi.
Somoniylar, Qoraxoniylar va G‘aznaviylar davrida bu mintaga butun musulmon
dunyosining ilmiy va madaniy markaziga aylandi. Aynigsa, Somoniylar davrida

| 60 https://eyib.uz



Volume?7| SENTYABR 2025 ISSN: 3060-4648

Buxoro “Shargning Bag‘dodi” deb atalgan. Bu davrda islomiy ta’lim tizimi
takomillashib, madrasa va kutubxonalar faoliyat ko‘rsatgan, diniy va dunyoviy fanlar
bir-birini  to‘ldirgan. Imom al-Buxoriy va Imom at-Termiziy hadis ilmini
mukammallashtirgan bo‘lsa, Al-Xorazmiy matematika va algoritmlar nazariyasini
yaratdi, Forobiy falsafiy tafakkur asoslarini mustahkamladi, Ibn Sino tibbiyotda jahon
miqyosida e’tirof etilgan “Tib qonunlari” asarini yozdi, Beruniy esa geografiya,
astronomiya va tabiiy fanlarni rivojlantirdi. Ushbu allomalar faoliyati Movarounnahrda
islom madaniyati diniy chegaralardan chigib, ilm-fan, falsafa va madaniyatni o‘z ichiga
olgan keng sivilizatsion hodisaga aylanganini isbotlaydi. Bu davrda islom
madaniyatining o‘ziga xos xususiyati — diniy va dunyoviy bilimlar o‘rtasidagi
uyg‘unlik edi. Qur’on va hadisga asoslangan ilmlar — tafsir, figh, kalom bilan bir
gatorda, mantiq, falsafa, tibbiyot, matematika, kimyo, geografiya kabi fanlar ham
taraqqiy etdi. Movarounnahr olimlari diniy e’tiqod bilan ilmiy tafakkurni garama-
qarshi emas, balki o‘zaro to‘ldiruvchi jarayon sifatida ko‘rganlar. Bu jihat “ilmning
diniy va dunyoviy jihatdan yagonaligi” tamoyilini shakllantirib, keyinchalik butun
musulmon Sharqida “ma’naviy uyg‘onish” davrining poydevorini yaratdi.
Shuningdek, bu bosgichda tasavvuf harakati ham kuchaydi. Ahmad Yassaviy,
Najmiddin Kubro, Abu Mansur al-Moturidiy kabi mutafakkirlar inson kamoloti,
axlogiy poklik, ruhiy yuksalish masalalarini ilgari surdilar. Tasavvuf orgali islom
madaniyati xalg ommasining turmush tarziga chuqur singib ketdi, madaniy birlik va
bag‘rikenglik g‘oyalari mustahkamlandi. Aynigsa, Yassaviylik ta’limoti orqali turkiy
xalglar orasida islom dini milliy ruh bilan uyg‘unlashib, o‘ziga xos shakl oldi. Bu holat
Movarounnahrda islom madaniyatining milliylashgan bosgichi sifatida baholanadi.
Uchinchi bosgich — mustaqil madaniy an’analar shakllangan davr. XIII-XV
asrlarda mo‘g‘ullar istilosidan keyin Movarounnahrda madaniyatda muayyan
turg‘unlik yuz bergan bo‘lsa-da, islomiy gadriyatlar butunlay yo‘qolmadi. Aksincha,
ular yangi sharoitga moslashib, yangi madaniy shakllarda gayta tiklandi. Temuriylar
davrida, aynigsa Amir Temur va Mirzo Ulug‘bek hukmronligida, islom madaniyati
yana yuksalish bosqgichiga chigdi. Samargand bu davrda musulmon dunyosining yirik
ilmiy markaziga aylandi. Ulug‘bek madrasasi, rasadxona, kutubxona va madrasa
tizimlari diniy va tabily fanlarni uyg‘unlashtirgan holda faoliyat yuritdi. Temuriylar
davrida me’morchilik, adabiyot, musiqa, naqqoshlik va xattotlik san’atlari ham islomiy
estetik qarashlar asosida rivojlandi. Shuningdek, bu davrda diniy bag‘rikenglik, ilm va
san’atni qo‘llab-quvvatlash siyosati islom madaniyatining Movarounnahrda yanada
chuqur ildiz otishiga zamin yaratdi.

Tadqiqot davomida olingan natijalar shuni ko‘rsatadiki, Movarounnahrda islom
madaniyati bir yo‘nalishli jarayon emas, balki ko‘p gatlamli va murakkab
sivilizatsion hodisadir. U diniy e’tiqod asosida shakllangan bo‘lsa-da, 0z ichiga ilmiy
tafakkur, axlogiy gadriyatlar, estetik garashlar va ijtimoiy institutlarni gamrab olgan.
Bu madaniyatning o‘ziga xosligi — moslashuvchanligi va sintez xususiyatidadir: u
arab, fors va turkiy madaniyat elementlarini uyg‘unlashtirib, yangi, mahalliylashgan
iIslom sivilizatsiyasini yaratdi. Munozara jarayonida muhim masalalardan biri —
Movarounnahrdagi islom madaniyatining jahon sivilizatsiyasi rivojiga qo‘shgan
hissasini aniglashdir. Tarixiy tahlillar ko‘rsatadiki, bu mintagada shakllangan ilmiy
maktablar Yaqin Sharq, Hindiston, Yevropa va Shimoliy Afrikaga ham kuchli ta’sir

| 61 https://eyib.uz



Volume?7| SENTYABR 2025 ISSN: 3060-4648

ko‘rsatgan. Masalan, Al-Xorazmiy asarlari orgali Yevropada algebra fani shakllandi,
Ibn Sino va Beruniy asarlari lotin tiliga tarjima qilinib, Yevropa Uyg‘onish davri
tafakkurining poydevorini tashkil etdi. Bu holat Movarounnahrda islom madaniyati
nafagat mintagaviy, balki global sivilizatsion fenomen sifatida garalishi lozimligini
ko‘rsatadi. Yana bir muhim natija shuki, Movarounnahrdagi islom madaniyatining
kuchi nafagat diniy aqidalar tizimida, balki inson markazida bo‘lgan ma’naviy
garashlarda namoyon bo‘lgan. Bu mintagada yaratilgan asarlar — Imom al-Buxoriy
“Al-Jome’ as-sahih”, Ahmad Yassaviy “Hikmatlar”, Yusuf Xos Hojib “Qutadg‘u
bilig”, Ibn Sino “Kitob ash-shifo”, Beruniy “Qonun al-Mas’udiy” kabi durdona asarlar
— diniy, falsafiy, axlogiy va ilmiy tafakkurning uyg‘unligini ko‘rsatadi. Ularning
barchasi Movarounnahrda shakllangan islom madaniyatining universal, insonparvar
mohiyatini ifoda etadi. Xulosa gilib aytganda, tadgiqot natijalari islom madaniyatining
Movarounnahrda shakllanish jarayoni uch asosiy yo‘nalishda kechganini ko ‘rsatadi:
birinchidan, diniy e’tiqodning mahalliy an’analar bilan uyg‘unlashuvi,
ikkinchidan, ilm-fan va falsafa rivejining diniy qadriyatlar bilan uyg‘unlashuvi,
uchinchidan, madaniyat va san’atda islomiy estetik idealning shakllanishi. Ushbu
uch yo‘nalishning sintezi Movarounnahrni musulmon Sharqining eng muhim madaniy
markaziga aylantirgan.

Xulosa

Movarounnahrda islom madaniyatining shakllanishi va rivojlanish bosgichlarini
tahlil etish natijasida, bu mintaqa nafaqat diniy, balki ilmiy, falsafiy, me’moriy va
madaniy yuksalishlarning ham markaziga aylanganini ko‘rish mumkin. VII-VIII
asrlarda islom dini kirib kelganidan so‘ng Movarounnahr xalglari o‘zining qadimiy
sivilizatsion merosini islom tamadduni bilan uyg‘unlashtirib, o‘ziga xos madaniy tizim
yaratdilar. Bu jarayon bir necha bosqichlarda kechgan bo‘lib, dastlabki bosqichda diniy
gadriyatlar singdirildi, keyingi bosgichda esa ilmiy va falsafiy tafakkur islomiy tafsir
asosida rivojlandi. X especially IX-XII asrlarda Movarounnahr hududi butun
musulmon dunyosida fan va falsafa markaziga aylandi. Buxoro, Samargand, Termiz,
Farg‘ona va Xorazm kabi shaharlar islom ilmlari, figh, hadis, tafsir, tibbiyot,
astronomiya va matematika sohalarida dunyo tan olgan allomalarni yetishtirdi.
Shuningdek, madaniyat taraqqiyoti fagat diniy asoslar bilan cheklanmay, balki
adabiyot, me’morchilik, tasvirity san’at, musiqa va xalq og‘zaki ijodida ham oz
ifodasini topdi. Islom gadriyatlari Movarounnahr xalglarining axlogiy, ijtimoiy va
siyosiy hayotiga chuqur kirib bordi. Natijada bu mintagada shakllangan islom
madaniyati nafagat Markaziy Osiyo xalglariga, balki butun musulmon dunyosiga katta
ta’sir ko‘rsatdi. Yangi davrga kelib, Movarounnahr merosi islom tamaddunining
ajralmas qismi sifatida global madaniyat tarixida alohida o‘rin egallaydi. Mustagqillik
yillarida O‘zbekiston va qo‘shni mamlakatlarda islomiy qadriyatlarni ilmiy o‘rganish,
madaniy merosni qayta tiklash, allomalar asarlarini nashr etish ishlari kengayib
bormoqgda. Bu esa, Movarounnahr islom madaniyatining hozirgi zamon madaniy-
ma’naviy tiklanish jarayonidagi uzviy davomi ekanini ko‘rsatadi. Shunday qilib, islom
madaniyatining Movarounnahrda shakllanishi — diniy e’tiqod, ilmiy izlanish va
madaniy yaratuvchanlikning uyg‘un natijasidir. Bu tarixiy tajriba bugungi kun uchun
ham g‘oyat muhim, chunki u islomiy gadriyatlarning insonparvarlik, adolat, ilm va
taraqgiyotga asoslanganligini tasdiglaydi.

| 62 https://eyib.uz



Volume?7| SENTYABR 2025 ISSN: 3060-4648

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati

1.  Alimov, B. (2020). Movarounnahrda islom sivilizatsiyasi taraqqiyoti.
Toshkent: Ma’naviyat nashriyoti.

2. Saidov, A. (2019). Markaziy Osiyo musulmon dunyosi markazi sifatida.
Samargand: Registon nashriyoti.

3. Barthold, V. V. (1963). Turkiston v epokhu mongolskogo nashestviya.
Moskva: Nauka.

4, G‘ulomov, A. (2018). Islom ilmlarining Movarounnahrdagi o ‘ziga xos
yo ‘nalishlari. Buxoro: Imom Buxoriy xalgaro markazi.

5. Nasr, S. H. (1987). Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard
University Press.

6. Karimov, I. A. (1998). Yuksak ma naviyat — yengilmas kuch. Toshkent:
O‘zbekiston.

7. Rahmonov, M. (2021). O ‘rta asrlarda Movarounnahrda madaniy va ilmiy
hayot. Toshkent: Fan nashriyoti.

8. Bobomurodov, Sh. (2022). Islom va sivilizatsiya: Movarounnahr
tajribasi. Toshkent: Ijtimoiy fikr markazi.

Q. Encyclopaedia of Islam (2020 Edition). Leiden: Brill.

10. Buxoriy, Imom Muhammad ibn Ismoil. Al-Jome’ as-sahih. (Hadis
to‘plami).

11.  Termiziy, Imom Abu Iso. As-Sunan. (Figh va hadis ilmlari manbai).

12.  UNESCO. (2019). Cultural Heritage of Central Asia and Islamic
Civilization. Paris.

13.  Al-Farabi, Abu Nasr. Fozil odamlar shahri. Arabcha aslidan o‘zbekchaga
tarjima. Toshkent: G*afur G‘ulom nomidagi nashriyot, 1993.

14. Beruniy, Abu Rayhon. Qadimgi xalglardan qolgan yodgorliklar.
Toshkent: Fan, 1975.

15.  Ibn Sino, Abu Ali. Kitob ash-shifo. Qohira: Al-Azhar nashriyoti, 1982.

63 https://eyib.uz



